# **БРС 11 1 Веруй**Надейся Люби N24(16) август

 $egin{align} egin{align} eg$ 

Издается по благословению Митрополита Симферопольского и Крымского Лазаря

ПРАВОСЛАВНАЯ ГАЗЕТА ДЛЯ ВСЕЙ СЕМЬИ

**∔** Двунадесятые праздники Святой Церкви

# 19 августа — Преображение Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа

Преображение — это визуальное, видимое явление Царства Божиего на земле. Незадолго перед Своими Крестными страданиями Иисус Христос, взяв с Собой трех учеников — Иоанна, Иакова и Петра, вышел из Капернаума и направился на север к горе Фавор.

На Фаворе апостолы увидели Божественное Преображение Христа, явление Его величия и славы. Когда Господь молился, Лик Его просиял, как солнце, и одежды стали белыми, как снег. Он стоял, окруженный сиянием, как солнце — лучами. Но не свет видимого солнца озаряел Христа, а свет Божества, несозданный, неописуемый.

Спасителю явились два ветхозаветных пророка — Моисей и Илия и беседовали с Ним. Толкователи священного Писания говорят, что это была беседа о Голгофской жертве, о предстоящих Христу страданиях, о том, что грехи человеческие будут искуплены кровью Сына Божиего и Спасителя. Беседа пророков Моисея и Илии с Христом должна была ободрить апостолов и укрепить их веру во Христа ввиду предстоящих Спасителю крестных страданий.

В порыве духовного восторга, охватившего сердца учеников, Петр воскликнул: «Господи! хорошо нам здесь быть! Если хочешь, сделаем здесь три кущи: Тебе одну, и Моисею одну, и одну Илии» (Мф. 17, 4). Не успел еще Петр договорить, как светлое облако осенило находившихся на горе, и из облака раздался Божественный глас: «Сей есть Сын Мой Возлюбленный,



в Котором Мое благоволение; Его слушайте!» (Мф. 17, 5). Ученики Христовы получили с самого неба подтверждение истинности видения Божественной славы Христовой — Сам Бог Отец свидетельствовал о Христе как о Своем Сыне, призывая всех слушать Его.

Три апостола пережили явление Божественного света, как ни с чем не сравнимую великую радость. Изумленные апостолы пали на землю. Видение кончилось. Вместе с Иисусом Христом они спустились с горы и к утру вернулись в Капернаум.

Господь не только проповедовал Евангелие народам Палестины, Он одновременно воспитывал и просвещал своих учеников. И постепенно открывался Он им как Мессия не только Израиля, но всего человечества, как Царь вечного духовного царства. Слова Мессии о том, что он должен быть замучен в Иерусалиме, вызвали у апостолов изумление и страх. Вид Мессии, пригвожденного к Кресту, мог вызвать у учеников Христа чувство отчаяния, мысль о том, что все безвозвратно потеряно. Тайна искупления могла предстать их взору как поражение, как бессилие Мессии. Поэтому свидетельство трех апостолов о Преображении должно было укрепить остальных учеников в часы уныния и сомнений.

В Преображении Христа показывается и наше преображение — то, каким будет человек в вечности, если облечется во Христа, будет жить со Христом и во Христе.

Суть Преображения раскрывается в Его символах. Гора — это безмолвие, уединенное место, где легче творить молитву, которая помогает соединению нашего беспокойного ума с Богом. Слово «Фавор» в переводе означает «чистоту», «свет». Тот, кто приходит к осознанию своих поступков и кается в содеянном, освобождается от душевной грязи и может принять Божественный нетварный Свет. В стремлении к обретению этого Света, к обожению человеческой природы видит христианское учение духовный смысл жизни.

# КОЛОНКА РЕДАКЦИИ

Август богат на большие церковные праздники: и три Спаса, и Успение, и праздники в честь особо почитаемых святых и пророков. Прекрасный повод отложить все житейские дела и поспешить в храмы, чтобы помолиться Господу, исповедаться, причаститься. Кто-то из наших читателей скажет: «Зачем мне идти в храм, если Бог у меня в душе?» В номере читайте ответ на этот вопрос известного православного миссионера. Для кого создана Церковь – для воцерковленных членов приходской общины или для всех? И это обсудим. Очень многих людей, ищущих Бога, интересует, а кто такой Бог? Что мы знаем о Нем? И на эту тему мы поговорим. Поговорим мы и о таком жертвенном служении ближним, как донорство. Надеемся, наша газета поможет кому-то на трудном пути к Истине. Бог в помощь!

# ЧИТАЙТЕ В НОМЕРЕ

# **П** что мы знаем о боге?

Мы веруем в Бога - Творца, Бога - Спасителя. Но часто ли мы задумываемся, а Кто есть Бог? Каковы свойства Бога? Как можно познавать Бога? И познаваем ли Он вообще? Почему Бог един, но в Трех Лицах?

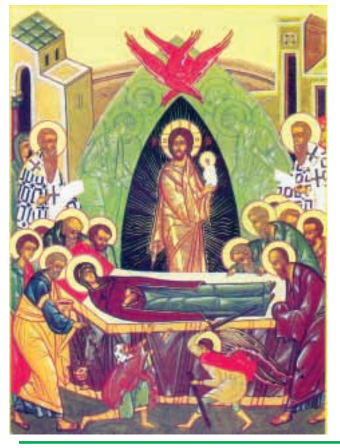
# СЛОВА - ОБМАНЩИКИ

«Наука каббала», «сниму порчу с помощью Божией», «НИИ парапсихологии», экзорцизм. Попробуем разобраться с этими понятиями, отделив ложь от правды

ЗАЧЕМ ХОДИТЬ В ХРАМ, ЕСЛИ БОГ - В ДУШЕ?

Читайте ответ профессора МДА, протодиакона Андрея Кураева, на

диакона Андрея Кураева, на



# 28 августа — Успение Пресвятой Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы Марии

Господь наш Иисус Христос, будучи распятым, с креста завещал апостолу Иоанну Богослову заботиться о Своей Матери. Много лет Иоанн служил Пречистой Деве Марии нежно и преданно, как любящий сын. Остальные апостолы тоже очень почитали Её. Божия Матерь стала поистине Матерью всех, к Ней приходящих: Она молилась Господу за весь грешный мир, помогала бедным и больным, заботилась о сиротах и вдовах.

Когда Богородица была уже в преклонных годах, однажды, во время молитвы на Елеонской горе, Ей явился Архангел Гавриил и возвестил, что через три дня Она отойдет ко Господу. И вот наступил день Успения Пресвятой Богородицы. Погружённая в глубокую молитву, Матерь Божия возлежала на украшенном ложе. Вокруг Неё собрались апостолы.

В десятом часу утра дом вдруг озарился необыкновенным светом. Все увидели, как верхняя часть дома отверзлась и Сам Господь Иисус Христос с сонмом ангелов и святых сошёл к одру Своей Матери. В этот миг Пресвятая Богородица «аки сладким сном уснувши, предаде в руце Его пресвятую Свою душу». Лицо Богородицы засияло как солнце, от Её тела разлилось дивное благоухание. Господь Иисус Христос принял на руки Свои свет-

Господь наш Иисус Христос, будучи распятым, с креазавещал апостолу Иоанну Богослову заботиться о оей Матери. Много лет Иоанн служил Пречистой Деве лую душу Своей Матери, тем самым избавив Ее от бесовских воздушных мытарств, о чем Богородица слезно молила Своего Сына.

Тело Пречистой похоронили в Гефсиманском саду, рядом с Её родителями, Иоакимом и Анной. В день погребения Матери Божией многие больные, прикоснувшись к Её гробу, выздоровели.

По Промыслу Божию во время Успения и погребения Богородицы отсутствовал лишь апостол Фома. Остальные апостолы — ученики Христа, собрались в Иерусалиме. Фома приехал в этот город лишь спустя три дня. Он очень горевал, что не успел попрощаться с Богородицей. Сочувствуя ему всем сердцем, апостолы открыли пещеру, где было погребено тело Пречистой Девы, чтобы Фома мог поклониться ему. К их удивлению, пещера была пуста. Апостолы были в недоумении. Они начали молиться. В ответ на их молитву с неба раздалось ангельское пение и они увидели Божью Матерь.

— Радуйтесь! — сказала Она апостолам. — Я всегда с вами. Так апостолы, а от них и мы все узнали, что на третий день после своего Успения Богородица воскресла, подобно Сыну Своему, и теперь невидимо помогает тем людям, которые с верой просят Её помощи.

# Подвиг воина-мученика Евгения Родионова



Постоянно обращаясь к памяти новых мучеников и исповедников Российских, мы молимся о том, чтобы Господь даровал Своей Церкви благодать покаяния на той же глубине, на какой явилась праведность ее святых. И мы вспоминаем не только тех, кто принял страдания в годы коммунистических гонений, но и тех, кто пострадал за Христа в наши дни.

Прошло 16 лет со дня убиения нового мученика и исповедника — воина Евгения Родионова. Он принял смерть за Христа 23 мая 1996 года, в праздник Вознесения Господня, в селении Бамут в Чечне. День смерти пришелся на день его рождения, когда ему исполнилось 19 лет.

Что же произошло? О чем рассказал матери Евгения в присутствии представителей ОБСЕ убийца его? Молодым солдатам, захваченным в плен на блокпосте чечено-ингушской границы, сказали: «Кто хочет остаться живым, пусть снимет свой нательный крестик и назовет себя му-

сульманином». На Евгении, единственном из всех, был нательный крест, с которым он не расставался никогда, сознательно окрестившись в 12 лет. Когда Евгений отказался снять свой крестик, его стали жестоко избивать. Потом подвергли издевательствам и пыткам, которые продолжались в течение трех месяцев. Потом — убили, отрезав голову. Могилу его, за огромные деньги, указали матери сами чеченцы. Мать, Любовь Васильевна Родионова, опознала тело сына по нательному крестику. Поразительно, что даже с мертвого они не сняли крестик — не посмели.

Значение мученического подвига воина Евгения в том, что он показывает, что есть христианское достоинство и что есть человеческое достоинство в мире, полном зла. Его подвиг говорит об очень важном для нашего времени — о тайне неразрывного единства целомудрия и мужества, без которого не бывает мученичества.

Этот подвиг дает сегодня всем желающим возможность увидеть, что существует духовный мир, и что духовный мир важнее, чем материальный. Что душа дороже всего мира. Его мученичеством как бы спадает завеса со всех событий и обнажается суть: он напоминает, что наступают испытания, когда человек не может жить по совести и правде, не может быть просто честным гражданином, воином, верным своей присяге, не может не быть предателем всех, если он не христианин.

Протоиерей Александр Шаргунов



**:::** Памятная встреча

# Встреча севастопольцев с матерью воина-героя Евгения Родионова

Эта простая русская женщина награждена двадцатью орденами и медалями, в том числе орденом Святой Равноапостольной княгини Ольги. Она одна из первых среди женщин удостоена ордена «За службу на Кавказе» и ордена «За ратную доблесть». Она смотрела в лицо смерти, и смерть бежала от неё. Война отняла у неё единственного сына. мученически погибшего во вражеском плену, и она стойко перенесла эту утрату. Любовь Васильевна Родионова, мать воина-героя Евгения Родионова, стала матерью для всех солдат, проходящих военную службу на Кавказе. Эта удивительная женщина, пройдя все страшные испытания, выпавшие на её долю, не пала духом. Ещё более укрепившись в вере, она поддерживает боевой дух солдат, попавших на войну.



21 июля 2012 г. в Деловом и культурном центре Севастополя состоялась встреча православной общественности с Любовью Васильевной Родионовой. Через все выступление Любови Васильевны красной нитью проходила мысль о том, что скорбь утрат не должна переходить в уныние и отчаяние. И ей самой удалось сохранить внутренний мир. Она никого не винит и всех простила. Даже тех нелюдей, которые долго мучили, а потом зверски убили её сына. Простила она и тех командиров, от чьих приказов зависела жизнь Жени и его друзей. Только смиренно высказала просьбу ко всем военачальникам: «Берегите своих солдат!». Гибель сына, его подвиг, по словам Любови Васильевны, изменил всю её жизнь. Она знает, что её ждут на Кавказе, куда она привозит самое необходимое в нехитром солдатском быту. Само присутствие матери героя укрепляет боевой дух и согревает сердца молодых бойцов.

По свидетельству Любови Васильевны, именно на войне она смогла ощутить присутствие Божие в своей жизни и укрепиться в вере. Потеряв родного сына, Любовь Васильевна печется о всех солдатах как о своих детях. Она радуется тому, что улучшились в последнее время условия службы в армии, стала более удобной экипировка, более совершенным оружие. В конце своего выступления мать воина-героя пожелала севастопольцам жить в мире, обратившись со словами Евангелия: «Любите друг друга». И из её уст это прозвучало так наполнено и весомо. Ведь имя её — Любовь.

Пресс-служба Севастопольского благочиния

### Севастопольское благочиние: день за днем

### Владыка Лазарь освятил самый большой в мире крест

В Севастополе в рамках празднования Дня Флота освятили накупольный крест - самый большой в мире. Он предназначен для Свято-Никольского храма-памятника на Братском мемориальном кладбище города. Чин освящения креста, в сослужении епископа Салехардского и Ново-Уренгойского Николая и духовенства Севастопольского округа совершил Митрополит Симферопольский и Крымский Лазарь.

Вес креста -23,5 тонны, выcota - 7,5 метра. Он изготовлен из уральского гранита. С инициативой изготовить его выступили постоянные прихожане храма моряки большого десантного



корабля «Ямал» Черноморского флота. Они написали письмо губернатору Ямало-Ненецкого АО Дмитрию Кобылкину. И руководство АО помогло материально регион шефствует над кораблем.

Крест воссоздали специалисты Екатеринбургского художественного фонда. В руководстве фонда сообщили, что пришлось воссоздать не только крест, но и «возрождать легендарное уральское искусство создания больших каменных произведений, подобных тем, которые украшают Зимний и Большой Кремлевский дворцы». Крест, благодаря своим размерам, будет виден с любой точки Севастополя.

### День Военно-Морского флота двух братских стран отметили в Севастополе

В честь Дня Военно-морского Флота России и Украины в Севастополе прошел парад кораблей и военно-спортивный праздник. Принимали парад командующий Черноморским флотом контр-адмирал Александр Федотенков и командующий Военно-Морскими силами Украины вице-адмирал Юрий Ильин.

На параде в этот день присутствовали: митрополит Симферопольский и Крымский Лазарь, председатель синодального отдела по взаимодействию с вооруженными силами и правоохранительными учреждениями УПЦ архиепископ Белоцерковский и Богуславский Августин, благочинный церквей Севастопольского округа протоиерей Сергий Халюта, начальник управления по работе с верующими военнослужащими при министерстве обороны России Борис Лукичев.

В этот день не только военные моряки принимали поздравления, но и священники Севастопольского благочиния духовно окормляющие части и боевые корабли Черноморского флота и Военно-Морских сил Украины. Духовное окормление воинов одно из важных направлений служения священников. По благословению митрополита Симферопольского и Крымского Лазаря священники Севастополя постоянно осуществляют духовное окормление воинов, которые несут службу в многочисленных подразделениях Черноморского флота Российской Федерации и Военно-Морских сил Украины, дислоцированных в Севастополе.

Во взаимодействии с командирами они осуществляют духовно-патриотическое воспитание воинов. Регулярно посещают воинские подразделения, беседуют с матросами на волнующие их духовно-нравственные темы, рассказывают о традициях отеческой веры, помогают желающим подготовиться к причащению Святых Христовых Таин или Крещению, вместе отмечают православные праздники и знаменательные для военнослужащих даты.

# День ВДВ в Севастополе десантники и морские пехотинцы-спецназовцы отметили на 35-й

Береговой батарее 2 августа, в день памяти Пророка Божия Илии, ветераны воздушно-десантных войск и бойцы десантно-штурмовых и разведывательно-специальных подразделений 810 отдельной бригады морской пехоты Черноморского флота Российской Федерации положили начало новой традиции - отмечать этот день на территории 35-й береговой батареи.

Этот праздничный день для «именинников» начался с возложения цветов к памятному знаку последним защитникам нашего города.



Затем в часовне Архистратига Михаила, который является покровителем всех воинов, настоятель храма Святителя Николая протоиерей Сергий Фёдоров отслужил молебен о здравии всех воинов и литию по бойцам, погибшим в годы войны и отдавшим свои жизни за родину в мирные дни.

> Редакция просит НЕ использовать газету в хозяйственных целях. Если она Вам не нужна, подарите ее другим людям.

# День Крещения Руси отметили в Севастополе

В Севастополе день Крещения Руси, который отмечается 28 июля, совпал сразу с двумя датами: 151 годовщиной со дня основания Свято-Владимирского собора в Херсонесе и 11-летием воздвижения креста на куполе отреставрированного храма. Ранним утром 28 июля был совершен традиционный крестный ход от Свято-Владимирского собора-усыпальницы адмиралов до Свято-Владимирского кафедрального собора в Херсонесе. В нем приняли участие представители севастопольского духовенства, православная молодежь, севастопольцы и гости города.

Крестным ходом были пронесены икона и ковчег с мощами святого равноапостольного князя Владимира. Торжества продолжились праздничной Божественной Литургией, которую в сослужении духовенства совершил благочинный Севастопольского округа протоиерей Сергий

После богослужения представители духовенства, севастопольцы и гости города прошли крестным ходом вокруг собора. На площади перед собором был совершен праздничный молебен.



Учредитель и издатель: Херсонесская община во имя равноапостольного князя Владимира Рег. свидетельство: СВ № 311-107/р от 27.02.2010 Главный редактор: протоиерей Сергий Халюта, благочинный Севастопольского округа Выпускающий редактор: Артемий Слезкин Адрес редакции: г. Севастополь, ул. Древняя, 1

Пишите на адрес: а/я 23, г. Севастополь, 99001. Контактный телефон: (0692) 93-60-51, 050-686-55-50 **e-mail:** artem170273@mail.ru сайт: http://hersones-herald.ucoz.net/ Газета выходит 1 раз в 2 месяца. Тираж: 2000 э Отпечатано в типографии: "Кипарис", г. Севастополь, ул. Гидрографическая, 10 тел: (0692) 55-62-60

# **Ж** Вопросы веры

# Какие свойства Божии нам известны из Священного Писания?

1) Бог — Творец всему видимому и невидимому: Им создано все, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли, — все Им и для Него создано (Кол. 1, 16).

2) **Бог есть Дух** (Ин. 4, 24).

- 3) Бог вечен: Прежде нежели родились горы, и Ты образовал землю и вселенную, и от века и до века Ты Бог. (Пс. 89, 3). Бога никто не сотворил, Он вечен и самобытен. Он существовал всегда: не было людей, Земли, всей Вселенной, не было еще даже времени, а Бог был. Для него нет времени, ни прошедшего, ни будущего, для Него всегда настоящее; тысяча лет для Него, как один день, и один день, как тысяча лет.
- 4) **Бог Всеблагий:** Никто не благ, как только один Бог (Мф. 19, 17).
- 5) Всеведущий: Бог больше сердца нашего и знает все (1 Ин. 3, 20). Бог знает, все, что было, есть и будет. Он знает каждого из нас, причем лучше нас самих.
- 6) **Всеправедный:** Господь праведен, любит праведу; лице Его видит праведника. (Пс. 10, 7).
- 7) Всемогущий: Он сказал, и сделалось; Он повелел, и явилось. (Пс. 32, 9); у Бога не останется бессильным никакое слово (Лк 1,37). Бог всемогущ и полностью свободен в Своих желаниях и решениях. Но Божественное всемогущество это не произвол. Св. Иоанн Дамаскин писал: «Божество все, что хочет, может, но не все, что может, хочет».
- 8) Вездесущий: Взойду ли на небо Ты там; сойду ли в преисподнюю и там Ты. Возьму ли крылья зари и переселюсь на край моря, и там рука Твоя поведет меня, и удержит меня десница Твоя (Пс. 138, 8-10). Творец всегда, во всякое время находится везде. Нет

# Что нам известно о БОГЕ?

Мы, верующие люди, центром своей духовной жизни сделали Господа Бога. Мы веруем, что Он — Податель и Источник нашей жизни, служение Ему — смысл жизни, спасение в Нем — цель земной жизни. Люди, неверующие в бытие Бога или даже активно отрицающие это бытие (атеисты), одним из главных аргументов своего неверия считают то, что Бога никто не видел. Как можно верить в Того, Кого мы не можем видеть, как-то осязать, воспринимать органами чувств?

А действительно, что мы знаем о Том, Кому посвятили свою земную жизнь? Кто Он, Господь наш? Можно ли Его познавать и если да, то как? Как объяснить знакомым атеистам, почему невидимый Бог нам так дорог? Если открыть обычный православный катехизис (то есть «учебник веры»), то на многие эти вопросы мы найдем ответ. Поскольку «ХВ» — газета миссионерская, то есть ориентированная, в первую очередь, на людей неверующих, сомневающихся, но интересующихся вопросами веры, мы решили напечатать кое-что по заданной теме из очень хорошего катехизиса издательства московского Сретенского монастыря.

Редколлегия «XB»

такого места, где бы не было Бога. При этом Он присутствует на каждом месте не какой-то частью, но во всей Своей полноте

- 9) **Премудрый:** в Боге сокрыты все сокровища премудрости и ведения (Кол. 2, 3). Бог есть Высшая Премудрость, Он премудро управляет Вселенной, заботится о жизни каждого человека.
- 10) Неизменяемый: у Бога нет изменения и ни тени перемены (Иак. 1,17). Однако неизменяемость Бога не есть неподвижность или замкнутость, о Нем нельзя думать как о чем-то застывшем. Бог сама Жизнь, которую нельзя описать с помощью человеческих понятий «покой» или «движение».
- 11) **Святой:** свят Я Господь, Бог ваш (Лев. 19, 2). Один лишь Господь Бог свят по Своей природе, по Своему естеству. Он единственный и истинный источник святости, и святость возможна только через приобщение Бо-
- 12) **Вседовольный:** Бог не требует служения рук человеческих, [как бы] имеющий в челлибо нужду, Сам дая всему жизнь и дыхание и всё (Деян. 17, 25).



13) **Всеблаженный:** Бог — блаженный и единый сильный Царь царствующих и Господь господствующих (1 Тим. 6,15).

# Мы веруем в Бога - Троицу

Мы, христиане, исповедуем Бога Троицу. Это великая тайна Божества — Бог Един, но в Трех Лицах: Бог Отец, Бог Сын и Бог Дух Святой. Тайна Святой Троицы — величайшая тайна в мире, она недоступна человеческому разуму и не поддается рациональному объяснению: это объект веры, некая Божественная аксиома, которую мы должны прини-

мать без рассуждения. Бог один по существу и Троичен в Лицах (Ипостасях). Слово «Лицо» означает по-славянски «Личность». Поэтому троичность Бога в Лицах следует понимать как единство трех Божественных Личностей. Все Лица Троицы имеют одинаковое Божеское достоинство, между ними нет ни старшего, ни младшего. Как всегда существовал Бог Отец, так всегда едино с Ним существовали Бог Сын и Бог Дух Святой. Различаются Они только тем, что Бог Отец ни от кого не рождается и не исходит; Сын Божий вечно рождается от Бога Отца; а Святой

Дух исходит от Бога Отца. Слова «рождение» и «исхождение», конечно, очень относительно передают истинные отношения в Святой Троице, но наш человеческий язык так скуден, что точнее мы сказать не можем.

# Какие существуют пути познания Бога?

Существует три пути богопознания. Апостол Павел говорит: невидимое Его, вечная сила Его и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы (Рим. 1, 20). Итак, первый путь богопознания - это познание Творца из того, как премудро устроен весь созданный Им мир, из познания самих себя и всех дел Божиих. Этот вид Божественного откровения, доступный не только христианам, называется естественным. По словам святителя Василия Великого, не познать Творца из созерцания мира - значит ничего не видеть в ясный полдень. Но такое косвенное познание Бога всегда несовершенно и уподобляется видению сквозь тусклое стекло, о чем говорит апостол Павел (см.: 1 Кор. 13, 12).

Второй способ познания Бога, гораздо более совершенный, - это изучение Священного Писания и Священного Предания Церкви. Этот вид Божественного откровения, который называется сверхъестественным, был дан сначала через патриархов (праотцов) и пророков, а потом - через воплотившегося Сына Божия, Господа Иисуса Христа, учение Которого передали миру и записали апостолы. Это Божественное Откровение отдней апостолов и пророков сохраняется в Святой Православной Церкви.

Существует еще и третий способ познания Бога. Первые два - воздействуют преимущественно на разум, который играет в человеке подчиненную роль. Гораздо важнее познать Бога сердцем, и тут вступает в силу духовный закон: «Бог постольку познается, поскольку возлюбляется». Бог есть Личность, и истинное познание Бога возможно только через личностное отношение, то есть в опыте богообщения. Поэтому истинное богопознание — это не образ мысли, а, прежде всего, образ жизни, жизнь в непосредственном единстве с Богом. Для того, чтобы познать Бога сердцем, необходимо молитвенное и таинственное (то есть через Таинства Церкви) общение с Богом, исполнение Его заповелей.

# **— В**ерую, размышляя...

Бог выбрал мне жить в большом, шумном городе у моря — Севастополе. Казалось бы, природа почти изгнана отсюда, загнана в «гетто»: несколько парков, да еще в клумбы и деревья в живых квадратиках посреди асфальта. Но если присмотреться, а точнее — открыться, можно и здесь, в дыму выхлопов, увидеть Ее, Царицу Землю.

Вот, например, птицы. Мы настолько привыкли к городскому пернатому воинству, что почти не замечаем его. А зря. Самим своим существованием птицы многое могут сказать человеку. Надо лишь прислушаться.

Вот голуби, эти рядовые бойцы, «небесная пехота». Где чаще всего можно увидеть городских голубей? На тротуарах, реже — на деревьях. Да, эти голуби хорошо летают, но все же больше их интересует не внебесное, а земное пребывание: кормежка, отдых, брачные игры. Голуби есть повсюду, круглый год.

Чайки — уровнем повыше. И в смысле высоты полета, и общего благородства. Парят себе в вышине, свысока поглядывая на суету внизу. Хотя и на них влияет урбанизация — часто встретишь чаек воз-

# Узнаешь птицу по полету

ле городских свалок. Однако дух морского пространничества у них не полностью исчез. Море тянет к себе, и, если выбирать между смогом и соленым ветром, чайки упорно предпочитают второе.

Ласточки. Птицы любви и небесного счастья. Они всегда держатся особняком. Ни разу не видел ласточек на тротуарах — для них это слишком низкий уровень. Да, холод не любят, летят за теплом. Но всегда возвращаются туда, где дом.

Чем люди не птицы? Большинство — что голуби. Живут преимущественно земным, понятным, простым: семья да друзья, да работа, да вкусно поесть, да развлечься. Такая вот размеренная «тротуарная» жизнь.

Однако нет-нет, да и бывают моменты, когда они поднимаются «над землей», задумываясь о вещах небесных, вечных, но... «полетав» немного, окрыленные охватившим чувством иного бытия, вскоре «устают». И приЗЕМЛЯются, погружаясь в привычную суету, беготню, болтовню, пустоту.



Но ищущая, живая душа прикровенно жаждет полета. И Господь потихоньку поднимает такую душу. Понемножку, по чутьчуть. Сначала — до уровня «чаек». И вот уже смотришь: становится человек на крыло, начинает ходить в церковь, причем не только на Пасху и Крещение, но и на воскресную Литургию, на исповедь и причастие. Однако «чайка» — птица всетаки больше не городская, а морская. Человек, увидев красоту Православия, великолепие Церкви, не просто поднимает-

ся над «домами» земной повседневности. Он видит уже «морские просторы» — даль, ширь, охват.

А еще душа человека может стать «ласточкой». Ее редко увидишь на «тротуарах» суетливой земной жизни — она так возлюбила Господа, что вся живет в Нем. Да, ее гнездо на земле, но залетает она туда только по нужде и не любит в нем долго оставаться. Все время она старается провести в небесах. Там — ее свобода, ее жизнь, ее спасение. Бог для такой души – Источник Света и Тепла. Она уже не может жить без этого Тепла. И если такая душа вдруг начинает чувствовать, что в суете жизни теряет Бога, она бросает все свитое, уютное гнездышко, привычную сытую жизнь в городе. Бросает и — летит: через море, сушу, горы — за Своим Спасителем, своим вечным Солнцем.

Быть бы мне ласточкой,

Чистой, небесной,

Чтобы однажды, оставив гнездо,

Стать мне навеки Христовой невестой, Свив новый дом высоко-высоко...

Артемий Слезкин

Актуальный разговор

# Доноры собирают себе соКРОВище на небесах

Что побуждает человека придти в донорский центр и сдать кровь? Многие впервые приходят сюда, чтобы помочь попавшему в беду родственнику, близкому человеку. Попал он, скажем, в ДТП, травмировался, пострадал при пожаре. Нужна кровь для переливания. Вот люди и идут. Часто бывает, что приходят сдавать кровь и для незнакомого человека — увидели объявление по ТВ или в газете, что пострадавшему

необходимо переливание крови, - и из сострадания люди становятся донорами. Надо ли говорить, что такая добровольная жертва спасительна и для того, кому кровь переливается (для него это может быть вопрос самой жизни), и для самого донора. Ведь такую его жертву принимает Сам Бог, принимает как великую милостыню, и с любовью благословляет человека.

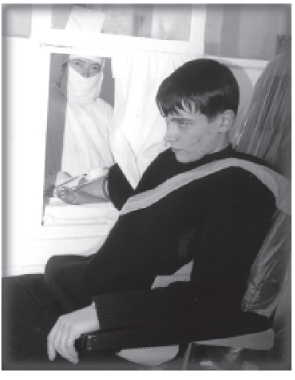
Поистине, безвозмезлные доноры собирают себе соКРОВище на небесах! Господь сказал: «Собирайте себе сокровища на небе, где ни моль, ни ржа не истребляют и где воры не подкапываются и не крадут. Ибо где сокровище ваше, там будет и сердце ваше» (Мф. 6, 19-20). Символично, не правда ли? Здесь сердце рассматривается как орган чувств, но ведь сердце еще и «насос» тела, который перекачивает кровь. Милую-

щее сердце донора делится кровью с нуждающимися, исполняя заповедь Божию «Возлюби ближнего твоего, как самого себя» (Мф. 22, 39).

Автор этих строк – донор с 5-летним стажем, имеющий 22 кровосдач. Сдаю я кровь бесплатно, именно как милостыню, причем милостыню за усопших. Всем известно, что такая милостыня умилостивляет Бога и усопшие наши получают от Него за нашу милостыню большое утешение. Так вот, когда я полулежу в кресле на пункте кровосдачи и «качаю» кровь, то мысленно молюсь об упокоении душ своих сродников и близких. Надеюсь, такая моя помощь будет им в радость.

# приЗвание донора

Кровь - это жизнь. Донорская кровь - очень часто чья-то спасенная жизнь. Никто из нас не застрахован от несчастного случая, травмы, ожога. Как же тогда бывает необходима донорская кровь! И ее нам дают. Дают, потому что есть среди нас люди с большим сердцем и сострадательной душой - доноры. Практически все здоровые люди в возрасте от 18 до 60 лет могут быть донорами. Однако далеко не все к этому стремятся: хлопотно, надо идти на станцию переливания крови, стоять, быть может, в очереди, тратить время и так далее и так далее. И все же находятся любящие ближних люди, которые готовы терпеть какие-то неудобства, тратить время, чтобы сдать кровь. «Много званных, но мало избранных», — эти слова Иисуса Христа можно отнести и к донорам. Ибо безвозмездные доноры - это люди и званные, и избранные. Их позвало милосердное сердце, сострадательное к чужой беде. И в донорстве они нашли свое при Звание. О донорах, о том, что дает человеку донорство, о работе «Центра крови» - наш материал.



Кровосдача полезна

для здоровья донора

тело! Как все в нем слаженно рабо-

тает! Многие факторы влияют на его

здоровую работу благотворно. В том

происходит нормальная реакция

организма - он вбрасывает в кровь

новые, молодые клетки, в результа-

те чего повышается иммунитет. В

кровь вбрасываются и новые ство-

ловые клетки. Костный мозг, селе-

зенка начинают функционировать

числе - и сдача крови.

Сколь премудро устроено наше

Когда у донора берется кровь, то

сказать, что организм обновляется. Если у человека высокий гемоглобин, сгущение крови. незначительно повышено артериальное давление, таким людям даже рекомендуется сдача крови.

лучше. Вообще, можно

Общую кровь можно сдавать 1 раз в 2 месяца, а плазму -1 раз в две недели. Немаловажно и то, что доноры прекрасно себя чувствуют после сдачи крови.

Быть может, заложив в наш организм столь высокую пользу от сдачи крови, Господь еще и этим благословил нас на такую форму милосердия, как донорство?

# Вас ждут в «Центре крови»!

Я пригласил к разговору человека, который знает о донорстве все главного врача Коммунального учреждения «Центр крови», Ивана Степановича Боечко.

- Иван Степанович, расскажите о работе «Центра крови», о ваших донорах, о том, какую обработку проходит сданная кровь и куда она потом направляется.

- В настоящий момент существует два вида донорства: безвозмездное и донорство платное. В общей массе доноров платников около 15-17 %. 80% — это безвозмездные доноры.

В Севастополе около 3 тысяч штатных доноров, которые постоянно сдают кровь. Из них 1000 человек – почетные доноры Украины. Все без исключения доноры получают после сдачи крови 23 грн. как компенсацию на обед. Платный донор получает 160 грн. за литр сданной крови. Все доноры получают плюс $\bar{2}$ дня к отпуску, или могут взять отгулы на работе.

Кровь могут сдавать только абсолютно здоровые люди. Каждая порция крови в обязательном порядке проходит тестирование. Прежде всего - на вирусные гепатиты, на сифилис и на ВИЧ-инфекцию. После того, как донор сдал кровь, происходит манипуляционный процесс по разделению красной крови (эритроцетарной массы) и плазмы. Все это делается для того, чтобы можно было хранить кровь.

Посуда, системы, шприцы, которыми мы пользуемся, одноразовые. Только после того, как получено подтверждение из лабораторий, что сданная кровь - чистая, ее отправляют по лечебным учреждениям. Лечебные учреждения получают эритроцетарную массу. А плазма проходит еще процесс карантинизации. То есть мы ее храним от 3 до 6 месяцев. После этого она проходит у нас повторное тестирование на инфекции. Только после этого плазма выдается лечебным учреждениям или идет на изготовление препаратов крови.

Наш «Центр крови» входит в пятерку лучших предприятий Украины в данной области.

### - Каковы объемы переработки крови?

В год мы перерабатываем несколько тысяч литров донорской крови. Точной цифры назвать не могу - это служебная тайна. Скажем так - для нужд города этой крови достаточно. Кроме того, мы имеем определенный стратегический резерв: для гражданской обороны, для флотов. Кроме прочего, мы производим такие препараты крови, как альбумин, свежезамороженная плазма, сухая плазма, различные сыворотки. Все эти препараты предназначены для людей, которые попали в беду, находятся в средне-тяжелом и тяжелом состоянии, и им необходимо восстановление объема циркулирующей крови.

### Сдай кровь спаси жизнь!

Человек создан Богом свободным существом. Каждый из нас выбирает путь жизни сам сам ишет смысл жизни. Для кого-то донорство как и всякое милосерлие сострадание к ближним, - наполнило жизнь высшим, небесным смыслом. Это великая радость - быть нужным люлям иметь возможность бескорыстно помогать им, делиться всем, что имеешь, даже частицей себя. Ради кого, ради чего? Ради Господа Иисуса Христа, ради блаженной жизни вечной, ради Божиего благословения нашего земного бытия. Возможно, именно сданная мною кровь спасет ребенку или взрослому жизнь. Разве это не прекрасная награда? Разве ради этого не стоит жить?

Я обращаюсь ко всем читателям «XВ»: сдавайте кровь, не жалейте своей крови ради блага других! Собирайте себе соКРОВище на небесах!

Адрес КУ «Центр крови»: ул. Адмирала Октябрьского, 19, 2-х этажное здание слева от входа в 1-ую горбольницу.

Время работы с донорами (забор крови): 8-00 - 12-00. с понедельника по пятницу, выходные — суббота и воскресенье.

Телефон регистратуры: 55-92-57

Михаил Костров

# **Ж** Мнение священнослужителей

# Как Православная Церковь относится к безвозмездному донорству крови?

Протоирей Игорь Пчелинцев, заместитель пресс-секретаря Правящего архиерея Нижегородской Епархии, Россия:

«Православная церковь не видит никаких препятствий для осуществления донорства, для дачи своей крови, которая идет на помощь больным. В каком-то смысле можно даже считать донорство самопожертвованием и наивысшим выражением христианской любви.

В данном случае не стоит обращаться к законам Ветхого Завета, которые касались крови, так как они просто говорят не об этом. Следует напрямую руководствоваться заповедью, которая изложена в послании апостола Иоанна: «Нет больше той любви, как если кто положит душу свою за други своя» (Иоанн. 15, 13). Здесь речь идет о самопожертвовании, когда человек защитил другого, погиб или потерпел ради кого-то несчастье. В данном контексте можно говорить и, я думаю, о таком, более мирном деле, как донорство, потому что кровь, я знаю, нужна, а иногда она нужна экстренно. Особенно, что касается редких групп крови, это просто долг человека — помочь, и никто не должен смущаться.

Здесь надо думать не о каких-то «кровавых» религиозных ритуалах, религиозном понимании смысла крови и ее пролития, а именно о том, что из любви и сострадания можно даже и пожертвовать собой или хотя бы частью себя ради спасения ближнего. Поэтому нам очень непонятна позиция, например, Свидетелей Иеговы. Известны случаи, когда дети и взрослые погибали из-за того, что их родственники, принадлежащие к этой организации, не давали разрешение на переливание крови. Такая позиция никаким библейс-

ким обоснованием не может быть оправдана, потому что закон любви выше закона буквы, так скажем. И это не мое личное мнение, оно основано в целом на социальной концепции Русской Православной Церкви, где подобные вопросы частично пояснены».

# Архиепископ Афинский и всей Эллады Христодул, Афины, 16 июня 2006 г:

«Наше попечение о жизни есть следствие любви к ней как к дару Божиему и пути духовного совершенствования и обожения. Предложение своей крови для спасения жизни наших братьев, находящихся в опасности, составляет высшую добродетель, истинно богоугодную и приятную в глазах Божиих. Добровольное донорство крови — это позиция человеколюбия и деяние любви, особенно в эпоху, когда любви так мало осталось в нашем обществе».

### Священник Михаил Воробьев, настоятель храма в честь Воздвижения Честного Животворящего Креста Господня г. Вольска:

«Православная Церковь расценивает безвозмездное донорство крови, как проявление сострадания, желание помочь ближнему, пораженному тяжелым физическим недугом. Безвозмездное донорство крови является, таким образом, исполнением главной нравственной заповеди Спасителя: «Возлюби ближнего твоего как самого себя» (Мф. 22, 39). Априорная неизвестность человека, которому будет перелита кровь донора, делает эту добродетель еще более ценной».

# **— Островок поэзии**

# Донорам крови детской онкологии посвящается

Тут, в детской онкологии, лампадка И до утра не спит седая мать,

Нужна ее ребенку «пересадка» И крови столько, что не сосчитать.

Опять в крови упали тромбоциты, Все показатели равны нулк Куда, к кому бежать, искать защиты, Кому излить ей боль свою?

«Приляг, поспи, родная, успокойся, Все будет у дочурки хорошо, Нет повода о крови беспокойства,

«Скажи мне – кто, кто нас спасает? Кого благодарить от века и во век?» «Я имени его не знаю, Сказали просто – добрый человек».

Я зайке нашей донора нашел».

Хвала Творцу, что в мире этом, Когда, уж кажется, бессмыслен бег,

Сквозь мрак беды пробьется лучик света, Чье имя просто – добрый человек!

Тамара Сальникова

# ДУХОВНАЯ БЕЗОПАСНОСТЬ



### **Ж** Будьте бдительны!

# «Смешались в кучу кони, люди…»

Последнее время я всё чаще задумываюсь о том, что слова, ставшие привычными и общеупотребительными, часто утрачивают свой изначальный смысл и несут неожиданно - противоположный смысл. Вот, например, слово «живот» и исходящее из него - «животные». Первоначально, в славянском языке, это слово означало «жизнь», поэтому «животные радости», к примеру, это были радости жизненные, т.е полезные и естественные для жизни. С каких пор это сочетание приобрело отрицательное, уничижительное значение? С того ли момента, как человек стал неожиданно «духовным» существом? А вот святые отцы говорят, что человек - существо отнюдь не духовное, а триединое в общности духа, души и тела. И каждый компонент, каждая составляющая требует внимания.

Нельзя пренебрегать жизнью тела, точно так же, как нельзя отказывать и своему духу в развитии и «подпитке». Только эта «подпитка» тоже требует усилий и труда; нельзя стать духовным вдруг, каким-нибудь чудом и помимо воли. Я вовсе не отрицаю чудеса, даже больше — я наблюдаю чудеса в своей повседневной жизни и с радостью их принимаю.

Однако «взращение» своей души - дело совсем не чудесное, то есть не нечто сверхъестественное, а тяжёлое и кропотливое. Поэтому страшно удивляют меня такие объявления: «магия с помощью Божией», «снимаю порчу с помощью Божией» и «самовосстановление здоровья человека при помощи высших сил», написанные рядом. Похоже, люди, которые таким образом рекламируют свои услуги, совершенно не осознают противоречивость и даже противоположность записанных рядом слов. Если «магия» (сатанинское дело), то причём тут «помощь Божия»? А «помощь Божия» и «помощь высших сил» — это одно и то же или совсем разные вещи?

Как реагирует на это читатель? Замечает ли он подмену, заглядывает ли за «кулисы» слов и «духовных» названий, или хватает то, что видит на поверхности: вот как замечательно - можно самому «восстановить здоровье», «снять порчу» при помощи магии, да ещё и Бог вроде бы как не против, потому что обещана «помощь высших сил». Честное слово, в этом винегрете понятий я вижу настоящее поле брани, как у Лермонтова: «Смешались в кучу кони, люди». И как в мясорубке сражения невозможно уже отделить одно от другого, так и в этом гремучем коктейле слов человек перестаёт отличать правду от лжи.

# Каббала – кабала ада

Вот стоит человек на остановке ж/д вокзала и читает на бигборде напротив: «Каббала — наука о строении духовных миров. Методика исправления судьбы». Читает и привычно верит печатному слову. Верит, проявляет заинтересованность (как же! — пахнет «тайными знаниями», да и судьбу неплохо бы немного исправить). Верит и не боится влезть и увязнуть в самом страшном мистическом учении иудаизма, напрямую связанном с Торой и выполнением её заповедей.

«КАББАЛА (ивр. «получение, принятие, предание») — эзотерическое течение в иудаизме, представляет собой традицию и претендует на тайное знание содержащегося в Торе божественного откровения».

# Слова – ОБМАНщики

С «течением» понятно, а откуда вдруг появилась «наука каббала»? Вот уж слова — обманщики! Да оттуда, что звучит более внушительно, то есть будет вызывать доверие. Однако, тут стоит отделить котлеты от мух. Наука работает с фактами, с тем, что можно измерить и «пощу-

пать», с тем, что можно доказать экспериментально. А «духовные миры» — можно ли подвести под них научную, доказательную базу, когда эти «миры» находятся за гранью наших чувств, то есть сверхчувственны?

Православные веруют, что духовный, сверхчувственный мир предстанет пред человеком во всей реальности и полноте только после его смерти. «Теперь мы видим как бы сквозь тусклое стекло, гадательно, тогда же (после смерти) лицем к лицу», — говорит апостол Павел (1 Кор. 13, 12). Да, избранным людям Господь может открыть, точнее, приоткрыть духовный мир. Например, тот же апостол Павел был восхищен Богом до третьего неба (то есть в рай) и слышал там «неизреченные глаголы». В большинстве же случаев духовный мир закрыт для нас. Не зря ведь мы материальны! Материальное тело подчиняется физическим законам нашего мира. И мы должны действовать в рамках нашего земного мира, не пытаясь влезть в Тот мир, как воры. Всему свое время.

Однако находятся люди, которые, невзирая на данное Богом «телесное» ограничение, пытаются попасть Туда «с черного хода», то есть при помощи бесов. Для каких целей? Для получения власти над душами людей, для подчинения их своей воле, то есть, читай, воле диавола. Это прямой путь в ад, в вечный огонь геенны, но вот об этом «наука о строении духовных миров» «скромно» умалчивает.

Слово «наука» на многих из нас действует, простите, магически. Мы тут же верим, что «раз наука, значит, безопасно». О, сколь велико заблуждение, а точнее — духовная безграмотность людей!

# Темная сила пара-психологии и пара-целительства

Или вот такие красивые, «умные» слова — «парапсихология», «биопарапсихолог», «целитель», то и дело появляющиеся на страницах наших газет. Раз психология, то опять-таки — «наука», а уж приставка «пара-» придает этой науке чтото мистически-притягательное и необычайно модное! И вот уже доверчивый читатель, не углубляясь в детали, направляется к пара-психологу, пара-целителю или пара-знахарю — как кому больше нравится.

Каково же настоящее значение слов «парапсихология» и «целительство»? Как они связаны друг с другом, если связаны вообще? Поищем в словаре?

«Парапсихология — дисциплина, которая направлена на исследование существования и причин сверхъестественных психических способностей людей, животных и растений, феноменов жизни после смерти и тому подобных явлений, используя научную методологию».

Большинство учёных считают парапсихологию псевдонаукой



(читай — лженаукой, прим. ред.), поскольку за более чем сто лет исследований в рамках этой дисциплины не представлено ни одного приемлемого доказательства существования заявляемых психических способностей.

Кое-кто даже додумался создать в Севастополе «НИИ парапсихологии», то есть научно-исследовательский институт того, к чему слова «наука» и «исследование» не применимы.

Поскольку пара-нормальных способностей у обычного человека нет, то каким образом происходит целительство? С помощью какой силы? С Божией или бесовской? Ла. есть целители от Бога, Божии избранники, которые лечат силой молитвы, обращаясь за помощью только к Небесному Врачу, Богу. Но такое целительство - Божий дар, которые дается порой за годы молитвенных трудов, милосердия, покаяния. И лается единицам. Понятное дело, за исцеления такие Божии люди никаких денег не берут и, само собой, свою деятельность никак не рекламируют. Может, и есть сегодня среди нас такие чудотворцы, да не открывает их Господь, потому что испытание славой - огромное искушение, которые не каждый человек способен выдержать.

Но ведь мы читаем о целителях чуть ли ни в каждой газете, видим их по телевизору, узнаем через Интернет. Их тысячи, десятки тысяч! Как они лечат, с помощью кого? Не имея возможности влиять на человека «сверхчувственно», они прибегают к услужливой помощи врага рода человеческого, то есть диавола. Только не все об этом напрямую говорят «пациенту», «чтобы не отпугнуть».

# Сладкая наживка слов-обманщиков для доверчивых людей

Зашла в «поиск» Яндекса и сразу попала на сайт «Духовное целительство. Практическая чёрная магия». Там ещё десятки (!) подобных страниц, только не все так откровенно связывают свою деятельность с помощью сатанинских сил. Большинство прикрывается красивыми словами о «духовности исцелений», «биоэнергиях», к которым они должны «подключиться» для успеха «работы».

Вот вам примеры:

«Группа метасинтез — Работа с Архангелами»; «Хаторы — Создание светового тела»; «Адама — Огонь Вознесения, Энергия Четвертого Луча...»

Вас не настораживает смесь «научной» и «христианской» терминологии? Не кажется ли странным такое переплетение? Лично у меня сразу чешутся руки (отделить зёрна от плевел), и язык — назвать вещи своими именами.

Практика использования энергии и информации, полученной от

темной бесовской силы известна с древности. Библия перечисляет тех, кто этим занимается: чародеи, волшебники, волхвы, тайноведцы, прорицатели, сновидцы, вызыватели мертвых, гадатели, ворожеи, обаятели, звездочеты, маги.

Что изменилось за несколько тысячеле-

тий? «Обогатился» наш словарь. Появились новые названия старой практики: нетрадиционная медицина, методы биополя, биоэнергетика, сеансы экстрасенса, трансмедитация и проч. Сюда же надо отнести словосочетания «метод ...», далее идет фамилия очередного современного оккультиста, который пытается прикрыть связь с демоническим миром наукообразными выражениями: «биокомпьютер», «сверхсознание», «голографическое сознание» (В.М. Бронников), «энергоинформационное учение» (С.С. Коновалов), «тренировка энергококона путем обработки его объема и поверхности ключевыми энергополями», «энергетическая клизма» (М. Норбеков) и т.д.

Стоит неподалеку от этих деятелей «экстрасенс» и «экзорцист» Святослав Иерусалимский, рекламные объявления которого (с изображением Казанской иконы Божией Матери!) — частые гости в севастопольской прессе. Оба слова начинаются с буквы «э», а ведь обозначают они отнюдь не одно и то же.

# Чудо по расписанию

«Экстрасенсорика — сверхчувственное восприятие, получение информации от источников, не доступных для «обычных» органов чувств человека». Таким образом, эксрасенсорика — это «практическая часть» псевдонауки пара-психологии

А вот «Экзорцизм — процедура изгнания бесов из одержимого человека с помощью молитв, обрядов определенной религии. Представления об экзорцизме имеют древнюю историю и являются составной частью системы верований во многих религиях и культах».

Экзорцизм - понятие католическое. В Православии изгнание бесов называется отчиткой. Заниматься ею можно только по благословению епископа и далеко не каждому священнику или монаху. Даже не все святые брались за это трудное дело, боясь повредить своей душе. Да, такая практика в нашей Церкви существует, но верующие люди ясно понимают, что подобное вхождение в контакт с миром духов невозможно без духовного делания – поста и молитвы. Когда ученики спросили Иисуса Христа, почему им не удалось изгнать бесов из одержимого, Он ответил: «Сей же род изгоняется только молитвою *и постом»* (Мф. 17, 21).

Только таким образом подготовленная и укрепленная благодатью душа может, силой Божией, воздействовать на бесов и изгонять их из одержимого. Настолько ли глубока вера в Бога, сила молитвы и решимость ограничивать себя во всем у того же Святослава Иерусалимского? Действительно ли благодать Божия укрепляет его или здесь мы имеем дело с темными силами? История ведь знает немало случаев, когда бесы, чтобы навредить экзорцисту и

его «пациенту», делали вид, что действительно «изгоняются», то есть выходили из человека: «пациенту» становится намного легче, и вот он уже готов все сделать для благодетеля — экзорциста. Но ведь это — обман, уловка бесов. Их цель заставить экзорциста поверить в свое паранормальное могущество, в мощь своей «биоэнергии». Отсюда — гордость, тщеславие, самомнение, то есть вещи, противные Богу. Нужно ли говорить, чем кончается этот «спектакль», если экзорцист и его «клиенты» вовремя не покаются: вечная погибель души. Бесы стараются уловить в свои сети как можно душ - и через своих служителей им это удается.

Тут важна еще одна очевидная мысль, которую не хотят принимать поклонники доморощенных «изгнателей диавола». Реальное изгнание бесов, зкзорцизм — это всегда чудо Божие, подаваемое Им для укрепления веры и ради других, ведомых только Ему целей. Чудо не может быть «по расписанию», «в пятницу и субботу с 10 до 13», оно подается только Богом — одного желания человека мало. А тут — широкомасштабная реклама, да еще подразумевается, что за чудо Божие надо платить экзорцисту.

Не заблудитесь, люди!

### Не спешите знакомиться с духами

Человек должен очень ясно осознавать себя тварью - творением Божиим (кстати, это ещё одно слово, которое получило извращённый смысл в последнее время). Быть «тварью» — не ругательство вовсе, а чистое, детское восприятие себя как создания, и создания любимого, создания, о котором пекутся и заботятся родители. И как родители не позволяют своему маленькому ребёнку лезть к электрическим приборам или горячей плите — не из желания ограничить свободу чада, а исключительно из соображений безопасности, - так и Бог ограничивает наши контакты с миром духов соображениями нашей пользы.

Священное Писание любые формы гадания, колдовства, магии и проч. называет мерзостью и строжайше запрещает: «Не обращайтесь к вызывающим мертвых, и к волшебникам не ходите, и не доводите себя до осквернения от них. Я Господь, Бог ваш» (Лев. 19, 31). Есть принцип, сформулированный святым апостолом Иоанном Богословом: «Всякий дух, не исповедующий Иисуса Христа, пришедшего во плоти, не есть от Бога, но от антихриста» (1 Ин. 4, 3).

Не нужно нам торопиться знакомиться с миром духов. Для каждого из нас придёт время Перехода в Вечность, и этот мир примет нас по праву, с парадного крыльца, а не с чёрного хода, через который пытаются попасть туда гадалки, маги, колдуны и прочие экстрасенсы. Спешить в Тот мир не нужно, но вот готовиться к жизни в нем необходимо уже сейчас.

Внутреннее совершенствование духа возможно только путём детского, опять-таки, вверения себя Творцу, следования, с Божией помощью, по своему собственному пути. Конечно, этот путь требует усилий и труда. Но и награда за достойно прожитую жизнь велика. Поспешим же за Творцом своим, слыша Его зов и с благодарностью хватаясь за протянутую Им руку!

Юлия Комарова

По существу дела

### Не скатится в сектантство и осуждение

Все эти люди считают Церковь своей. Все они заявляют «я — православный» и обижаются, если кто в этом усомнится. «Да что вы лезете с вашими канонами! Их в каменном веке сочинили!»

Проще всего сделать суровое лицо и заявить, что вас тут не стояло. Что Церковь — только для воцерковленных членов приходской общины, регулярно участвующих в богослужениях, знающих назубок православное вероучение, а все прочие — обычные «захожане» без права голоса.

Но тут есть две опасности. Первая и самая очевидная — скатиться в психологию сектантства. Мы — духовные, мы — избранные Богом, мы спасаемся, а все про-

чие — грешники без шансов. «Но этот народ невежда в законе, проклят он» (Ин. 7, 49). В истории Церкви была такая ересь — монтанизм (ІІ век по Р.Х.). Ее последователи были уверены, что Церковь — для мощных духом героев, способных на великие подвиги, а слабые мелкие людишки могут идти лесом. Таких не берут в космонавты!

Вторая опасность — оттолкнуть людей, которые пока многого не знают, но вполне могут стать настоящими христианами. Оттолкнуть, не понимая. Точнее, не потрудившись понять их мотивацию, обзывая «захожанами» и выставляя им заведомо недостижимую для них планку.

Поэтому давайте все-таки попробуем разобраться, чем руководствуются эти люди, которых, по церковным канонам, действительно сложно назвать христианами.

Они ведь не врут, называя себя православными. Не врут, говоря о Русской Православной Церкви — это наша Церковь. Потому что Церковь им действительно нужна. К сожалению, чаще всего нужна вовсе не для того, ради чего ее основал Господь наш Иисус Христос.

# Пять мотиваций «захожан»

Прежде всего — нужна для самооправдания. Люди живут, ни в чем себе не отказывая, берут от жизни всё, но смутно чувствуют неправильность такого положения вещей. Совесть грызет — не так, чтобы уж очень сильно и очень больно, но некоторое неудобство есть, и хорошо бы его снять. Получить некую высшую моральную санкцию на привычный образ жизни.

И вот тут Церковь оказывается очень удобна. Сходил в храм, пожертвовал денег — и на душе легче. Грешник-то я грешник, думает человек, но вот ведь в храме бываю, помогаю, есть за что себя уважать...

Еще лучше исповедь. Нет, конечно, не для того, чтобы перестать грешить — а просто для порядка. Зачитать у аналоя список своих грехов, склонить под епитрахиль голову, выслушать разрешительную молитву, и — можно себя поздравить: принял меры. Ну да, конечно, грешить про-

# Чья она – наша ЦЕРКОВЬ?

Недавно по телевизору было показано очередное ток-шоу — на сей раз посвященное теме суррогатного материнства. Точнее, почему Церковь против этого самого материнства. Но я сейчас не про это. Просто, наблюдая реакцию разных людей на ток-шоу и на позицию представителей Церкви, я смог сформулировать для себя некоторые мысли.

Итак, вот есть у нас наша Русская Православная Церковь... Стоп! У кого это «у нас»? У тех, кто каждое воскресенье ходит на Литургию, ежемесячно исповедуется и причащается? Или у тех, кто редко появляется в храме, зато любит поговорить об исихазме и теодицее? Или у тех, кто приходит в церковь, чтобы освятить яйца и куличи? Или у тех, кто крестит детей, «чтоб здоровее были»? А может, у тех, кто возрождает русский национальный дух и нуждается в идейной «надстройке»?



должаю, но я же не как какой-нибудь там

закоренелый негодяй, я исповедуюсь

(кстати, и с воцерковленными людьми та-

кое сплошь и рядом бывает). Человека ок-

рыляет само сознание, что он, захаживая

в церковь, совершает нечто хорошее и пра-

вильное, и это хорошее и правильное урав-

новешивает в нем всё остальное. Можно

брать взятки, можно бить своих детей,

можно гулять от жены на сторону, можно

сдать больную маму в дом престарелых -

всё это как бы нивелируется походами в

Второе, зачем бывает нужна Цер-

ковь, — это бытовой магизм. Ребеночка

покрестить — здоровее будет, после загса

повенчаться в храме — чтобы крепче был

брак, молебен заказать, чтобы вылечить-

ся от бронхиальной астмы. Или чтобы эк-

замен сдать. Не то чтобы люди железно

верят в эффективность подобных средств,

но — а вдруг поможет? А вдруг сработает?

Хуже уж точно не будет. Нужно подстра-

ховаться со всех сторон, включая и небес-

ную. Шансы есть – ведь вот существует

же эта самая Церковь тысячи лет. Значит

проверено временем, надежный

храм.

лидности. «Солидный Господь для солидных господ», как выразился Виктор Пелевин. Принадлежность к Церкви - это на сколько-то пунктов повышает твой социальный рейтинг. Значит, ты человек правильный, основательный, понятный. Если ты, как и прочие уважаемые люди, по воскресеньям отстаиваешь службу - значит, ты тоже к ним в каком-то смысле причастен... Причем ведь не только в чужих глазах солидно выглядишь - но и в своих собственных. Разумеется, пока на Церковь существует мода. Если мода сменится на айкидо или на выращивание тыкв - значит, теперь тыквы...

Третья причина - для со-

Четвертая причина — это подпорка для большого и нужного дела. Дело может быть разным. Спасать Россию — например, от Госдепа. Или бороться с кровавым режимом... В любом случае, не худо заручиться небесной поддержкой. Даешь Церковь, которая поддержит нашу праведную борьбу! Обязана поддержать, потому что она — за большое и светлое, и мы тоже — за большое и светлое, а значит, цели наши совпадают...

Есть и пятая причина — чтобы утешили. Как известно, Церковь — это место, где утешают, когда у тебя горе. Звучат какие-то непонятные, таинственные песнопения, батюшка говорит что-то такое проникновенное, пахнет ладаном, свечки горят — и на душе становится легче.

Наверное, я что-то пропустил, и есть и шестая причина, и седьмая, и так далее. Впрочем, неважно, сколько их — важно, что от Церкви люди хотят получить нечто посюстороннее, полезное, нужное в практической жизни.

# Церковь – комбинат по оказанию духовных услуг или Тело Христово?

И вот с одной стороны есть мы, воцерковленные христиане, стремящиеся к спа-

сению в Вечности, к соединению со Христом — а с другой стороны, все эти, ищущие от Церкви разного рода пользу. И численно их куда больше. Если бы вопросы церковной жизни решались простым голосованием — страшно подумать, во что ищущие пользы превратили бы Церковь. Какой там Столп и утверждение Истины? Какое там Тело Христово? Вы нам бросьте эти средневековые глупости! Вы нам услугу окажите, а мы заплатим по прейскуранту!

Мы считаем этих людей заблуждающимися, а они считают нас узколобыми фанатиками-догматиками, и их недовольство нами с каждым годом растет. Им нужна такая Церковь, в которой им удобно и комфортно, которая оказывает услуги. Нам — в которой мы избавляемся от рабства греху, лечимся от своей духовной болезни, и это далеко не всегда бывает легко и приятно.

Мы нередко встаем по отношению к ним в поучающую позицию, и до поры до времени они на это соглашались: мол, вам виднее, вы тут завсегдатаи, а мы — мы к вам на огонек заглянули. Но сейчас, особенно в связи с разгорающимися конфликтами Церкви и общества, они, «ищущие пользы», все чаще начинают вести себя в Церкви как хозяева. До рейдерского захвата дело не дошло и вряд ли дойдет, но тенденция нехорошая.

# Господь любит всех, значит и Церковь Его – для всех

Ну а что же делать-то? Воевать с ними? Гнать из Церкви, обвинять в невежестве и язычестве? Мол, Церковь — не для них, потому что Церковь — не комбинат духовных услуг.

Церковь действительно не комбинат духовных услуг, но отсюда не следует, что Церковь — не для них. Церковь — для всех. И этих людей, приходящих в нее «посюсторонней пользы ради», Церковь тоже принимает. Бог ведь всех нас любит и хочет всех спасти, а Церковь — средство спасения. Часто ведь бывает так, что человек кардинально меняется не в момент прихода в Церковь, а уже будучи в ней. Порой, будучи много лет. У каждого свой темп и свой потолок

Нельзя говорить человеку: ты до нас не дорос, вот станешь святым — приходи. Надо говорить иначе: очень здорово, что ты к нам пришел, мы тебе рады. Но имей в виду, что здесь — не то, что ты думаешь. Не оправдалка, не колдовалка, не утешалка... Хочешь к нам, на корабль спасения? Прекрасно, — вход бесплатный и мест всем хватит. Но корабль идет не совсем туда, куда ты думаешь. Он идет в гораздо лучшее место. Останешься с нами — великолепно. Уйдешь в какую-нибудь оправдалку-колдовалку — что ж, твое право, твоя свобода. Но вот только не хватайся за штурвал и не пытайся вырулить наш корабль куда тебе хочется. Он ведь не твой персональный корабль. Он — Божий.

> Виталий Каплан, Фома.ру

# нял меры. Ну да, конечно **Слово святым**

Церковь — собрание верных, живущих по всему миру, право и истинно верующих в Бога и Христа, Сына Божия, просвещаемых проповедью слова Божия, приемлющих, как должно, Святые Тайны. Греческое слово «екклесия» — церковь означает «призвание», потому что верные, находящиеся в Церкви, «вызваны» из области сатаны в Царство Христово, от тьмы в Его чудный свет, как учит

апостол: «вы — род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный

Святитель Тихон Задонский

Краеугольный камень, на котором воздвигнуто духовное живое здание, Царство Божие, Но-

Свой свет» (1 Пет. 2, 9).

СВЯТЫЕ — О ЦЕРКВИ ХРИСТОВОЙ рд избранный, возаветная Церковь, народ Божий... новый Израиль, этот крачение в удел, дабы иненства Принаш Иисус Христос. Блаж

Свт. Игнатий (Брянчанинов)

В Церкви содержит и сочетает каждый член в единомыслии с другим единая и истинно единственная Глава, которая есть Христос.

Святитель Василий Великий

Христос Господь занимает место Главы, а верующие в Него — место Тела.

Блаженный Феодорит

В этом собрании (в Церкви) находимся не мы одни, но и пророки, и апостолы, и все святые, а что важнее всего — среди нас находится Сам Владыка всего

Иисус Христос (Mф. 28, 20). Святитель Иоанн Златоуст

Церковь соединяет Бога и человека Таинствами Христовой Церкви. Верующий соединяется с Богом, в чем и состоит спасение, запечатление веры — делом веры, принятие отсюда залога вечных благ.

Святитель Игнатий (Брянчанинов) **— Истины Православия** 

Простите, я не понимаю, зачем нужно ходить в храм, совершать какие-то церковные ритуалы? Ведь Бог – Он везде, во мне, в природе. Я верю в Бога в душе и мне не нужны посредники. Скажите, зачем мне ваш храм?

Алена, г. Севастополь

Отвечает протодиакон Андрей Кураев, профессор Московской духовной академии, миссионер, писатель, учёный

# **Неудобные вопросы** «верующим в душе»

Заверение в том, будто у наших критиков «Бог в душе», не стоит серьезного отношения. Такое состояние является высшим идеалом духовной жизни, и если бы слова «Бог у меня внутри» сказал преподобный Серафим Саровский – эти слова имели бы вес, ибо они были бы честным свидетельством о плоде его подвига.

Но когда мы слышим такие же слова от обывателей... Тогда у нас есть право поинтересоваться: в результате каких же именно духовных подвигов Вы достигли такого успеха? Расскажите, как именно Вы переживаете присутствие Бога в Вашей душе? Вы можете отличить в Вашем душевном опыте: вот это - «присутствие Бога», а вот это - проявление обычных человеческих качеств: ощущение красоты, гармонии, совестное чувство, человеческая приязнь?.. Не можете? Значит, Вы не заметили того момента, когда Бог, Творец Вселенной, вошел в Вашу жизнь и в Вашу душу? Разве можно такое не заметить? Так, может, Он и не входил?

Так, может, Вы спутали – и отождествили веру в Бога с присутствием Самого Бога? Впрочем, подождите, а вера-то в Вас есть? Вера ведь не просто пассивное согласие: «ну ладно, я согласна, что Что-то там такое есть...» Вера – это стремление к тому, чтобы оказалось правдой то, что решилась полюбить душа...

Итак, вы, утверждающие, что у вас «Бог в душе» – что вы сделали для того, чтобы очистить свою душу для столь дивного Посещения? Как и каким именем вы позвали Его? Что изме-

нилось в вас от этой Встречи? Полюбили ли вы Того, Кого встретили? И что вы делаете ради этой любви? Если эти вопросы повергают вас в недоуменное молчание – так хотя бы не считайте себя превзошедшими тех, кто хоть что-то делает для того, чтобы пребывать с Богом!

# Главное в религии то, что люди износят из храма

Лишь на десятую или сотую часть религия состоит из того, что в нее вносят люди. Главное в религии то, что привносит в нее Бог. Главное не то, что люди делают ради Бога, но то, что Бог делает ради людей. Главное в религии не то, что люди приносят в храм, а то, что они износят из храма.

То, что мы можем принести Богу, мы можем принести Ему в любом месте. Все, что есть в мире, и так принадлежит Ему. Но есть такая частичка бытия, в которой Бог позволил царствовать не Себе, а другому. Это моя душа. Эта та комнатка в бесконечном здании Вселенной, куда Господь не входит без спроса. И от нас зависит, на службу чему мы поставим свою свободу, дарованную нам Богом. Будем ли мы служить Богу, или себе самим и своим прихотям и похотям.

Единственное, чем мы можем обогатить беспредельную власть Господа – это если мы и свою свободную волю предадим Ему. Никто не сможет вместо меня принести Богу в жертву мою волю. Только я сам владею ей и я сам могу принести ее ко престолу Божию. Принести же присягу на верность и

# ЗАЧЕМ ХОДИТЬ В ХРАМ, ЕСЛИ БОГ - В ДУШЕ?

сказать: «Господи, воля Твоя, а не моя да будет! Благодарю Тебя за все, что Ты пожелаешь привнести в мою жизнь! Дай мне возможность послужить Тебе каждым моим дыханием!» – можно в любом месте.

Для того чтобы христианин мог принести жертву Богу, он не нуждается в храме. Но в религии есть не только то, что мы даем. Важнее то, что мы получаем. Важно не то, зачем мы ищем Бога. Важнее то, зачем Он ищет нас.

### Что дает нам Бог?

Зачем мы чаще всего приходим в храм и обращаемся с мольбой к Богу – хорошо известно. Мы склонны в Боге видеть этакий генератор гуманитарной помощи: «Дай, Господи, нам побольше здоровья, побольше успеха и прибавки к зарплате!..». А вот зачем Бог ищет нас? Он хочет у нас что-то забрать? Или дать?

Зачем призываем Его Слово: «Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные» (Мф. 11, 28)?.. Нет у этого призыва продолжения в роде: «И вы отдадите Мне то-то...» Иным предвестием кончается это приглашение; оно говорит о том, что Бог сделает ради отозвавшихся: «И Я успокою вас... найдете покой душам вашим».

Итак, Бог зовет нас к Себе, чтобы что-то вручить нам. Что же? Знание – «Научитесь от Меня»... Дух – «Примите от духа Моего»... Любовь, мир и радость – «Пребудьте в любви Моей... Мир Мой даю вам... Радость Моя в вас да будет...» Но Христос дает нам и еще нечто немыслимое... «Пребудьте во мне, и Я в вас... Приимите, сие есть кровь Моя, за вас изливае-

мая...» Всего Себя Христос вверяет людям. И Свою божественность, и Свою человечность.

В современной медицине есть такая процедура: человеку делается переливание его же собственной крови. Из его тела выводится его кровь, она очищается от каких-то вредных примесей или, напротив, обогащается теми компонентами, которые организм больного уже не может сам вырабатывать в необходимом количестве. И такая, обеззараженная и обогащенная кровь тут же вливается обратно в тело человека.

Нечто подобное происходит и в наших отношениях со Христом. Бог становится человеком. Он берет в Себя наше естество, впавшее в состояние тления, в Себе его исцеляет, насыщает Божественностью, Вечностью, Бессмертием, и Свое человеческое Тело, уже прошедшее через смерть и воскресшее. возвращает нам. Свою человеческую кровь, насыщенную Божественными токами, Он вливает в нас, чтобы мы в себе носили зачаток Воскресения и были причастниками Вечности.

# Посещение храма – не тяжкая повинность, а дивная привилегия

Итак, в храм мы приходим для того, чтобы нечто в нем получить. Храм – это стены, выстроенные вокруг Таинства Причастия. Таинство же состоит в том, что к людям протянута рука с Дарами. Поэтому посещение храма – не тяжкая повинность, а дивная привилегия. Нам дано право стать соучастниками Тайной Вечери. Нам дана возможность стать «причастниками Божеского естества». Нам

дана возможность прикоснуться к той Энергии, которую не в силах выработать ни одна электростанция в мире.

Те, кто говорит, что им храмы и посредники не нужны, вряд ли считают авторитетным для себя слово Евангелия. Но, может быть, они почувствуют человеческую достоверность в словах всеми любимого Винни-Пуха? Однажды, в ответ на предложение Пятачка сочинить песенку, Винни-Пух сказал: «Но это не так просто. Ведь поэзия – это не такая вещь, которую вы находите, это вещь, которая находит вас. И все, что вы можете сделать, это пойти туда, где вас могут найти».

Бог искал нас. И нашел. Нам же просто надо пойти и встать в такое место, где Бог ближе всего подходит к людям, в такое место, где Он самые небывалые дары раздает людям. Если Чашу с причастием Христос подает нам через Царские врата храма – стоит ли нам отворачивать нос и твердить «Бог у меня и так в душе»?

Христос сказал, где он нас ждет и что желает нам дать. Он, Вечный, желает с нами встретиться и соединиться в этой жизни – для того, чтобы в будущей, вечной нашей жизни, мы не стали непоправимо одиноки.

Так вежливо ли, получив уведомление о том, что кто-то нас ждет на встречу на площади Пушкина, в назначенное время отправляться на прогулку по улице Льва Толстого? Если встреча не состоялась – кто в таком случае будет виноват?.. Знамо дело – «Пушкин»! Неужели же так невыносимо трудно раскрыть свои руки для того, чтобы в них можно было вложить Дары?

**#** Вниманию родителей

# Как защитить своего ребенка от опасностей Интернета и чрезмерного увлечения компьютером?

Сегодня перед многими родителями, заботящимися о духовном и телесном здравии своих детей, встает вопрос: как защитить свое чадо от сайтов, несущих духовно опасную информацию, нравственную «грязь», которыми полон сегодня Интернет? Как уберечь ребенка от чрезмерного сидения за компьютером, которое часто влечет за собой ухудшение здоровья, не говоря уже о бесцельно потраченном времени? Как не допустить излишней активности отпрыска по установке на семейный компьютер новых игр или различных программ, польза от которых весьма сомнительна? Для этих целей существует разнообразное программное обеспечение родительского контроля.

### Из чего же может состоять программа типа «родительский контроль»?

1) Прокси-сервер: компьютер или программа-посредник, через который будут идти все загружаемые интернетстраницы и файлы или «Сетевая ловушка» (программа или протокол, также

занимающаяся перехватом и анализом всей сетевой активности на компьютере).

2) Планировщик заданий: позволит выставить разрешённое время работы за компьютером в день, а также дни, в которые компьютером нельзя будет пользоваться вообще.

3) **Программный фильтр:** особая программа, позволяющая или не позволяющая как устанавливать, так и запускать определённые игры\программы.

Подобные программы, как правило, разрабатываются авторами различного Антивирусного программного обеспечения (ПО), такими как Norton, Avira, dr.Web, Kaspersky, MacAfee и др.

Для того, чтобы понимать, как настроить подобную программу, необходимо быть как минимум опытным пользователем, и хотя бы абстрактно понимать, что такое прокси-сервер, планировщик, фильтр приложений.

Надо учитывать, что даже самый дорогой прокси или ловушка всё рано <u>не способны полностью избавить</u> вас от необходимости исполнять правила



блокировки / разрешения, так как интернет, по сути, – живой организм, и постоянно изменяется. К тому же нужно помнить, что это ПО – всего лишь программы, и они не могут заменить вас в воспитании чувства самосохранения в вашем ребёнке.

За помощью в установке и настройке компьютерных программ «Родительский контроль» вы можете обратиться к главному администратору сайтов Севастопольского благочиния, Александру Карнаушенко, по телефону: (066) 042-80-15.

Услуги по настройке и отладке ПО предоставляются за скромную плату.

# **#** Объявление

# Севастопольский Народный Православный университет

По благословению Митрополита Симферопольского и Крымского Лазаря в Севастополе продолжает работу Народный Православный университет.

# В течение трёх лет слушатели изучают:

Введение в Православное вероучение, Священное Писание (Экзегетика), Историю Церкви, Нравственное богословие, Литургику (Православное богослужение), Историю православного искусства, Сравнительное богословие и другие дисциплины.

Желающие могут продолжить учёбу на кафедре **миссиологии**.

Запись на первый курс будет производиться на организационном занятии, которое состоится в четверг, 6 сентября 2012 года, в 17.00 в здании Севастопольского филиала Саратовского социально-экономического университета, ауд. 202.

**Адрес:** ул. Вакуленчука 29, корпус 4 (справа от «мраморной проходной» завода «Муссон»).

Обучение бесплатное. Справки по телефону: 23-40-14. Дополнительная информация на сайте университета: http://sev-orth-univ.ucoz.ru/

День памяти

# 15 лет, как преставился ко Господу отец Петр (Посаднев)

- 20 августа 1997 года отошел ко Господу архимандрит Петр (Посаднев), настоятель Форосского храма Воскресения Христова -

# «Его увлекла православная культура...»

С юности Виталий интересовался духовными вещами. Школьником десять раз посмотрел фильм «Андрей Рублёв» А. Тарковского. «Переломный момент наступил в 7-м классе, рассказывает мама Виталия, Валентина Александровна. — Сыну поручили сделать доклад о религиозных сектах. А он если что-то изучал, то досконально. Отыскал в Севастополе православного священника, тот посоветовал литературу. В итоге о докладе Виталия даже в местной газете написали. А его увлекла православная культура. Сын самостоятельно выучил церковнославянский язык, выписал из Киева необходимые книги. У него в комнате появились иконы».

# «Я выбрал свой путь. И не сверну с него»

Виталий Посаднев пришёл к вере, когда это было «не модно», когда церкви стояли разрушенными, а возле тех, что всё-таки действовали, дежурили чекисты в штатском. Они без труда приметили подростка с лёгкой, спортивной походкой, который не первый раз посещал воскресную службу. Приметили Виталия Посаднева и бабульки-прихожанки:«Странно, к кресту не прикладывается. Может, соглядатай?» «Да я некрещёный», - признался им подросток. Это быстро исправили.

Одновременно в школу поступил тревожный сигнал. «Виталий, как же вступление в комсомол?» — ледяным тоном поинтересовалась директор. «Я не собираюсь туда вступать. Я верю в Бога». — «Пеняй на себя». Лишь преподавательница литературы, Светлана Охапкина, отнеслась к

своему ученику с пониманием: «На выпускном экзамене Виталий отвечал прекрасно. Но на меня давили, чтобы я поставила «хорошо». Я возразила: «Он заслужил "отлично". Я оцениваю знание литературы, а не мировоззрение учеников».

Дома он сообщил, что едет во Владимир, где шесть веков назад творил его любимый Андрей Рублёв. «Что ты там будешь делать?» - недоумевала Валентина Александровна. «Начну служить в одном из храмов. Потом поступлю в семинарию». - «Тебя же без экзаменов берут на филфак Харьковского университета, МГУ. Испортишь себе жизнь! Денег на билет не получишь!» — «Прихожане нашей церкви собрали мне день-

ги на билет».

Виталий служил в Свято-Успенском кафедральном соборе Владимира иподиаконом, когда получил повестку из военкомата. «Идёт Великий пост. Тяжело мне без молитвы, без чтения Святого Евангелия», — писал маме из армии рядовой Посаднев.

А после демобилизации решил без остатка посвятить себя Богу. «Сын вернулся во Влади-

мир, пригласил меня в гости, вспоминает мама. - Я присутствовала на службе в Успенском соборе. Виталий встал на колени, ему отрезали прядку волос, нарекли Петром.



В конце службы многие прихожане бросились меня поздравлять. Кто-то произнёс: «Разве вы не поняли? Это же был постриг. У вас теперь нет сына Виталия, а есть монах Пётр». Я онемела, а сын сказал: «Я выбрал свой путь. И не сверну с него».

# Форосское чудо

Спустя пять лет монах Пётр вернулся в Крым восстанавли-

вать храм, который запал ему в душу с детства. Юношей он часто забирался на Красную скалу. Здесь в запустении пребывала церковь Воскресения Христова, которую до революции знал «в

лицо» почти каждый подданный Российской империи. Московский чаепромышленник Александр Кузнецов поместил изображение храма на коробочках с чаем. Церковь недалеко от Фороса воздвигли на его пожертвования. Четыре года, 50 тыс. рублей золотом — и голая скала в 1892 году была украшена шедевром архитектуры. После революции «форосское чудо» использовали как элитный ресторан.

В 60-е годы в «храме-ресторане» случился пожар. В 1990 году отца Петра встретили обгоревшие стены без окон и дверей. На первых порах священнику помогала горстка энтузиастов. «Мы выгребали мусор, мыли, тряпки полоскали

в луже, - вспоминает пенсионерка Вера Жуковская. — С нами был молодой парнишка, очень старательный. Мы ещё и покрикивали на него. А он после работы сказал: «Давайте помолимся, я ваш новый священник». Так и познакомились.

# Последняя ночь

Священник поселился рядом с храмом в вагончике. До ближайшего населённого пункта, Фороса — 7 км по горной дороге. Тем не менее, прихожан становилось все больше. Многие именно от отца Петра узнавали, как правильно креститься, причащаться.

С первого дня начала восстановительных работ зазвучали под сводами церкви стихиры церковных служб. Их о. Петр проводил с полной отдачей, а Божественную Литургию служил, как в последний раз. Батюшка был ко всем добр, приветлив, ласков. Всегда протягивал руку помощи, если таковая требовалась. Никогда никому не отказывал. Никто не уходил от него не утешенным, необласканным. Любил всех. И его все любили.

...Отца Петра не стало в ночь на 20 августа 1997 года. Трагедия произошла в келье, рядом с храмом. Убийцы долго его пытали — на теле потом обнаружили 21 ножевое ранение. Искали деньги, которые о. Петр якобы приготовил для оплаты дубового резного иконостаса, привезенного накануне. Разбирая привезенное, отец Пётр радовался, как ребёнок, всё поглаживал дощечки иконостаса. Иконостас стал последней точкой в восстановлении христианской святыни. Мечта сбылась, а самого священника не стало.

Двух убийц отца Петра осудили на 14 и 15 лет заключения. Отца Петра (Посаднева) похоронили в Севастополе на городском кладбище 5-го километра. Ему был всего 31 год. Вечная память приснопамятному архимандриту Петру!

Вероника Измайлова

# Почитаемые святые и святыни Православия



# 1 августа – обретение мощей преподобного Серафима, Саровского чудотворца

В начале прошлого века на свещнице Русской Православной Церкви возгорелась новая яркая свеча. В 1903 году состоялось прославление преподобного Серафима Саровского, через 70 лет после его кончины.

19 июля (1 августа по новому стилю), в день рождения святого, с великим торжеством были открыты его мощи и помещены в приготовленную раку. Долгожданное событие сопровождалось многими чудесными исцелениями больных, в большом количестве прибывших в Саров. I Іочитаемый очень широко еще при жизни, преподобный Серафим становится одним из самых любимых святых православного русского народа, так же, как и преподобный Сергий Радонежский.

Редакция «XB» решила подарить читателям фото-экскурсию по Серафимо-Дивеевскому женскому монастырю, к созиданию которого батюшка Серафим приложил много сил, и где покоятся его честные мощи. Фотографии сделаны севастопольцем, профессором Юрием Михайловичем Рудовым.

Желающие совершить паломническую поездку в Дивеево, а также в другие места Святой Руси, могут обратиться в паломнический

центр «Купель» Севастопольского благочиния.

Тел.: (0692) 93-03-87, моб. 050-978-96-88 (Лидия Александровна).





Свято-Дивеевский монастырь, общий вид. - Троицкий собор, в котором покоятся мощи прп. Серафима Саровского. Справа — Преображенский собор.



Колокольня монастыря





Пресвя той Богородицы



Монастырские источники



Источник прп. Серафима Саровского у Богородичной канавки



